
1URBS REGIA - Nº8 - 2024

URBS REGIA
Orígenes de Europa

Nº8 - 2024PATRIMONIO, CULTURA Y TURISMO



REVISTA EDITADA CON LA COLABORACIÓN DE

AYUNTAMIENTO DE LEÓN



Nº8 - 2024

URBS REGIA
Revista de la asociación cultural sin ánimo 
de lucro URBS REGIA, que promueve el 
itinerario cultural de "Orígenes de Europa".

EDITA
Asociación cultural Urbs Regia

CONSEJO ASESOR
Luca Zavagno. Bilkent University. Ankara
Gabriele Archetti. Universidad Sacro Cuore. 
Milán
Francesca Stroppa. Universidad Sacro Cuore. 
Milán
Simona Gavinelli. Universidad Sacro Cuore. 
Milán
André Carneiro. Universidad de Évora
Diego Piay Augusto. Universidad de Oviedo
Maylene Cotto Andino. Universidad de 
Castilla La Mancha, Toledo
Virgilio Martínez Enamorado. Universidad 
de Málaga
Antonio María Poveda Navarro. Dtor. Museo 
Arqueológico de Elda, Alicante
Paz Cabello Carro. Dra. en Historia del Arte
Mariano Seoánez Calvo. Colegio Nacional Ing. 
Montes, Madrid
Javier Verdugo Santos. Universidad de Huelva

COMITÉ DE REDACCIÓN
Director: 

Pilar Tormo
Vocales:

Juana Font Arellano
Antonio Zárate Martín
Artemio Martínez Tejera
Antonio Casado Poyales

Editor:
Paz Cabello Carro

AGRADECIMIENTOS
Amador Valdés

DISEÑO Y MAQUETACIÓN
Alberto Flores García - Creative Studio 
info@creativestudioweb.es
618 45 15 67 - www.creativestudioweb.es

PORTADA: 
Arriba: Moneda de Leovigildo, ceca de Elvora, 
(S. VI) Real Biblioteca, Patrimonio Nacional
Abajo: Moneda de Recesvinto, ceca de Mérida, 
(S. VII) Real Biblioteca, Patrimonio Nacional

Depósito legal: TO 429 - 2015
ISSN: 2387 - 0427

Travesía de Colombia, 3, 2ºA
45004 TOLEDO
Tel: 00 34 699 17 76 39
urbs.regia@telefonica.net
info@urbsregia.eu
www.urbsregia.eu

Se prohíbe la reproducción total o parcial 
del material gráfico y literario que incluya la 
revista, salvo por autorización escrita.

URBS REGIA-ORÍGENES DE EUROPA no 
se hace responsable de las opiniones de sus 
colaboradores.

Urbs Regia y Orígenes de Europa siguen avanzando en la consecución de 
sus objetivos. Este número representa una excelente oportunidad para dar la 
bienvenida a la Università degli Studi di Messina y a la Universidad de Barcelona 
por su reciente adhesión como socios institucionales.

Es también un buen momento para agradecer el sólido apoyo del Ministerio de 
Cultura y Deporte, que en 2024 ha concedido a Urbs Regia la única subvención 
directa a una asociación española dentro de  la categoría “subvenciones  
destinadas a instituciones culturales singulares para actuaciones de interés 
público y social”.

Por otra parte, Urbs Regia ha sido la única asociación con sede en la ciudad 
de Toledo y Castilla la Mancha reconocida por la Secretaría Nacional de 
colaboración con la UNESCO, que la ha admitido como miembro de la FECU. 
Además, Urbs Regia ha firmado un acuerdo de colaboración con la Fundación 
Cultura de Paz. 

Todos estos logros y reconocimientos como asociación no han entorpecido la 
labor cultural y las actividades que viene realizando Urbs Regia. En diciembre 
del año 2024, Urbs Regia ha organizado el I Seminario Internacional Monacato 
y Cultura, en el que han participado ponentes de diferentes universidades 
europeas (Turquía, Italia, Portugal, Bulgaria, Oviedo, Málaga…).

Por otra parte, la revista sigue manteniendo su publicación anual, gracias a 
la aportación de diferentes especialistas de todo el mundo. En esta ocasión, 
presentamos un número especial de Urbs Regia, prologado y dirigido por la 
Dra. Paz Cabello, quien ha sabido conducir la revista con su sabiduría y buen 
hacer desde el primer número, publicado en el año 2016. 

Como presidenta debo agradecer a Paz Cabello su labor durante esta década, 
pues ha hecho posible que la revista goce de calidad científica y un prestigio en 
auge, ambos cimentados en un gran esfuerzo.

Este número incluye trabajos de Rosa Becerril, que presenta Las Monedas 
Visigodas de Oro del Palacio Real, desconocida colección  numismática que 
incluye ejemplares acuñados por los reyes Leovigildo, Recaredo, Sisenando, Tulga, 
Recesvinto, Egica y Egica con Witiza; Isaac Sastre  reflexiona desde la arqueología 
y la historia del arte en su trabajo sobre  El altar cristiano en época visigoda; 
Marta Rielo y Martina Forte aportan luz en relación al «Debate historiográfico» 
sobre la cronología y adscripción cultural de monasterio de Melque, teniendo 
en cuenta las últimas consideraciones  presentadas en el curso Santa María de 
Melque. 50 años de investigación; y Alexander Bar-Maguen aborda un tema 
esencial para el conocimiento de los orígenes de Europa en la península Ibérica 
en su trabajo El judaísmo hispano en el paso de la Antigüedad a la Edad Media.

La revista no podía cerrarse sin la inclusión de un trabajo de Paz Cabello, que 
en su artículo Noticias de interés para los viajeros a la Tardoantigüedad, realiza 
una interesante propuesta dedicada a aquellas personas interesadas en nuevas 
formas de visitar museos, de viajar y de conocer el patrimonio.

En definitiva, presentamos este número con gran satisfacción, y también 
como una prueba palpable del paso firme de Urbs Regia hacia la consecución 
de sus objetivos.

PRESENTACIÓN

Pilar Tormo Martín de Vidales
Presidenta de Urbs Regia

https://www.creativestudioweb.es/
mailto:info%40creativestudioweb.es?subject=
https://www.creativestudioweb.es/


su
m

ar
io

PRÓLOGO
Paz Cabello Carro

LAS MONEDAS DE ORO VISIGODAS DEL PALACIO REAL
Rosa Becerril Sánchez

EL JUDAÍSMO HISPANO EN EL PASO DE LA ANTIGÜEDAD A LA EDAD MEDIA
Alexander Bar-Maguen Numhauser

6

8

22



EL ALTAR CRISTIANO EN ÉPOCA VISIGODA. REFLEXIONES DESDE LA ARQUEOLOGÍA Y LA HISTORIA 
DEL ARTE
Isaac Sastre de Diego

CINCUENTA AÑOS DE INVESTIGACIÓN EN SANTA MARÍA DE MELQUE. HISTORIA, CIENCIA Y LEGADO 
REUNIDOS EN EL MUSEO ARQUEOLÓGICO NACIONAL
Marta Rielo Ricón - Marina Forte Cutillas

NOTICIAS DE INTERÉS PARA LOS VIAJEROS A LA TARDOANTIGÜEDAD
Paz Cabello Carro

44

52

68



22 URBS REGIA - Nº8 - 2024

EL JUDAÍSMO HISPANO EN EL PASO DE 
LA ANTIGÜEDAD A LA EDAD MEDIA
HISPANIC JUDAISM IN THE PASSAGE 

FROM ANTIQUITY TO THE MIDDLE AGES
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER

Museo Nacional de Arte Romano, Mérida
alexander.barmagen@gmail.com

Óleo de Pablo Gonzálvo Pérez, 1875, que representa la Sinagoga del Tránsito, hoy Museo Sefardí. Museo Sefardí, Toledo.



23URBS REGIA - Nº8 - 2024

RESUMEN
¿Qué nos pueden contar los restos materiales de las 
culturas minoritarias que vivieron al final de la Antigüedad 
Tardía y comienzos de la Alta Edad Media? Hay poca 
evidencia disponible sobre la presencia de comunidades 
hispanojudías, pero las pocas inscripciones y otros 
materiales recuperados dicen mucho sobre los cambios 
ocurridos entre la comunidad judía del mundo clásico 
latinoparlante y su transición a un judaísmo que podríamos 
identificar como sefardí. El siguiente artículo presenta estos 
hallazgos y los cambios ocurridos durante este período 
hasta ahora poco explorado.

PALABRAS CLAVE
Hispanojudía, inscripciones funerarias, la lápida del Rabí 
Jacob de Mérida

ABSTRACT
What do the material remains of the minority cultures that 
lived at the end of Late Antiquity and the beginning of the 
Early Middle Ages tell us?  There is little evidence available 
about the presence of Hispanic-Jewish communities, but 
the few inscriptions and other materials recovered say 
a lot about the changes that occurred among the Jewish 
community of the classical Spanish-speaking world 
and its transition to a Judaism that we could identify as 
Sephardic. The following article presents these findings 
and the changes that occurred during this hitherto little-
explored period.

KEYWORDS
Hispano-Jewish, funerary inscriptions, the tombstone of 
Rabbi Jacob of Mérida

ESTUDIAR A LOS JUDÍOS ANTES DE SEFARAD

Como suele ocurrir en la historia judía, las divisiones 
convencionales no suelen caber en el desarrollo gradual 
de un pueblo que demuestra en su cultura material 
una notable capacidad de adaptación a las sociedades 
y las regiones que les tocó vivir en una extendida 
diáspora milenaria. Sin embargo, esto no impide que 
los historiadores y, como en el caso del presente autor, 
arqueólogos que estudian el patrimonio cultural 
material, hagan las inquisiciones pertinentes para 
explorar esta época de la historia judía a través de los 
restos conservados en los museos españoles. Es por ello 
que comenzamos en la Antigüedad Tardía, una época 
conocida en la historiografía judía, para centrarnos poco 
conocida etapa altomedieval siguiente, apoyándonos en 
unas pocas piezas: una lápida sepulcral encontrada en dos 
momentos distintos cuyas partes viajaron desde Mérida 
donde se encontró a Barcelona una y la otra al Museo 
Arqueológico Nacional de Madrid dónde ambas se 
reunieron; una moneda de oro con caracteres hebreos, y 
unas inscripciones de lápidas funerarias que nos hablarán 
de los cambios sociales producidos entre los siglos VIII y 
X en las comunidades judías.

Mientras que numerosos estudios atestiguan el creciente 
interés académico sobre la Antigüedad Tardía judía en 
el Mediterráneo y la península ibérica en particular, el 
período altomedieval que convencionalmente se iniciaría 
a inicios del siglo VIII con la conquista árabe, es uno de 
los períodos más difíciles de explorar, particularmente 
por la escasez de fuentes. Por lo tanto, es en la Antigüedad 
Tardía cuando se gestionó los corpora monumentales de la 
literatura rabínica: el Talmud Yerushalmi de Israel o Babli 
de Iraq, los midrashim exegéticos y explicativos, y demás 
obras sobre las que se construyeron las normas de la vida 
judía del milenio y medio siguiente. Es este período el de 
mayor esplendor del conjunto iconográfico del arte judío: 
desde las pinturas murales de Dura Europos en Siria a las 
catacumbas de Bet She’arim en Israel y de Roma en Italia, 

pasando por los mosaicos espectaculares de sitios como 
Hammat Tiberias, Bet Alfa, Sepphoris, Ma’on-Nirim en 
Israel, o la propia Ilici o Elche en España.

En comparación, la Alta Edad Media presenta un panorama 
relativamente yermo. Más allá de la literatura epistolar 
y lo conservado por las escuelas rabínicas, poco o nada 
se conoce de la cultura material judía de la época. No se 
ha excavado ni explorado arqueológicamente ninguna 
sinagoga altomedieval de manera que podamos comparar 
la evolución arquitectónica de los edificios de culto. Las 
fuentes originales más cercanas son las biblias masoréticas 
o hebreas escritas en el siglo IX. A este período pertenece 
la Epístola de Sherira Ga’on escrita por el líder de la yeshivá 
o escuela talmúdica de Pumbedita en Iraq en el siglo X. 
Posteriormente la monumental evidencia de la Genizá 
del Cairo, el archivo sagrado cairota, que responde más al 
siguiente período pleno medieval1. Arqueológicamente, 
el arte judío parece evaporarse siendo reemplazado por 
modelos más afines al predominante del arte árabe-islámico, 
donde viviría la gran mayoría de la población judía hasta 
bien entrada la Baja Edad Media. Por lo tanto, fuera de Irak 
el judaísmo altomedieval es una enorme laguna de la que se 
conoce muy poco. Del Mediterráneo occidental se conoce 
todavía menos.

Afortunadamente, esto no significa que no tengamos un 
punto de partida para explorar este mundo. La evidencia 
arqueológica, sobre todo la epigráfica, nos permite 
identificar algunas situaciones sufridas por las comunidades 
judías en su paso del judaísmo tardoantiguo con modelos 
organizativos y culturales básicamente de tradición 
romana, a lo que podemos identificar hoy como la tradición 
judía sefardí. Se desconoce cómo o porqué ocurrieron estos 
cambios, sobre todo si pensamos que no se conservan 
fuentes internas de las comunidades judías peninsulares 
de este período. Sin embargo, se pueden identificar tres 
fenómenos reconocibles ocurridos entre los siglos VIII y X:

1 Ejemplo de ello es la famosa Iggeret Rav Sherira Ga’on (Epístola de Rav Sherira Ga’on, escrita en el año 987), una de las obras historiográficas clásicas más 
importantes de la Edad Media judía, que presenta una narrativa hagiográfica de los rabinos tardoantiguos que pusieron por escrito los talmudim.



24 URBS REGIA - Nº8 - 2024

2 Para entender cómo la intelectualidad judía medieval comprendía la historia de su pueblo, véase Yosef Hayim Yerushalmi, Zakhor: Jewish History and 
Jewish Memory, The Samuel and Althea Stroum Lectures in Jewish Studies (Seattle: University of Washington Press, 1996), 31–52.
3 Las primeras evidencias de la llegada de poblaciones judías a la península ibérica se fechan en torno al primer cuarto del siglo I d.C., a través de monedas 
de bronce o prutot de la provincia de Judea, en asentamientos como Emporion (Ampurias) y Myrtilis (Mértola). Véase más en: Haim Beinart, ¿Cuándo 
Llegaron Los Judíos a España? (Madrid: Instituto Central de Relaciones Culturales Israel-Iberoamérica, España y Portugal, 1962); Eduardo Ripoll, José 
María Nuix, and Leandro Villaronga, ‘Monedas de los judíos halladas en las excavaciones de Emporiae’, Numisma 26 (1976): 59–66; Armando F. Coelho 
da Silva and Rui M. S. Centeno, eds., Museu Judaico de Belmonte. (Belmonte: Camara municipal de Belmonte, 2005); Alexander Bar-Magen Numhauser, 
Hispanojewish Archaeology: The Jews of Hispania in Late Antiquity and the Early Middle Ages through Their Material Remains, The Brill Reference Library 
of Judaism 66/1 (Leiden ; Boston: Brill, 2021), 170–85.

1.	 En primer lugar, la rabinización. Se trata de la 
transformación del concepto organizativo y social de 
las comunidades judías desde lo que en la Antigüedad 
Tardía era una adaptación de los collegia clásicos, las 
antiguas asociaciones romanas, a lo que finalmente sería 
la comunidad sacralizada de época medieval, basada en 
los conocimientos de una clase intelectual que permite 
aplicar las normas según la ética religiosa dominante.

2.	 En segundo lugar, la hebraización. Esto se detecta 
claramente en la epigrafía, como se verá más adelante. 
De hecho, es un proceso que se inicia a finales de la época 
tardoantigua, y probablemente no tiene una relación 
de causa-efecto con los procesos político-históricos de 
la Alta Edad Media. Sin embargo, probablemente se 
acelera, reflejando un cambio importante al usar esta 
lengua más allá de lo estrictamente bíblico, lo que se da 
a la vez que la rabinización.

3.	 En tercer lugar, la sefardización, o más bien la 
independencia de las comunidades judías hispanas 
frente a otras comunidades judías del Mediterráneo, 
particularmente frente a las yeshivot centradas en la 
corte abasí de Bagdad. Este proceso ocurre al final de la 
Alta Edad Media.

Estos tres procesos de cambio son algo que no reconocerían 
los judíos que los vivieron. Por lo general, los autores rabínicos 
que controlaron la intelectualidad medieval judía entendían 
la historia como una realidad estática en espera del fin de los 
tiempos y llegada del Mesías. Se trataría de una realidad cíclica 
que conmemora los eventos bíblicos como ecos de un pasado 
lejano como recordatorios de la futura salvación2. Es por esto 
que las fuentes medievales apenas recogen los cambios en 
las costumbres y las prácticas religiosas judíos peninsulares 
a la llegada del islam. Estos cambios solo se observan en las 
fuentes epigráficas y arqueológicas de España y Portugal.

LA TARDOANTIGUEDAD HISPANOJUDÍA

Cuando las tropas de Tariq ibn Ziyad y Musa ibn Nusayr 
entraron en el reino visigodo, los judíos llevaban asentados 
en la península ibérica unos siete u ocho siglos3. Su 
asimilación al contexto cultural se evidencia en las 
inscripciones de las necrópolis que eran como los de la 
ciudadanía romana y post-romana que se encuentran en las 

ciudades y poblaciones de época clásica. El lenguaje usado 
en estas inscripciones era el latín y en algunas ocasiones el 
griego, usándose fundamentalmente el hebreo como una 
lengua ritual de gran valor cultual, que no parece haberse 
usado de forma cotidiana. La pileta trilingüe de Tarragona 
es un buen ejemplo de ello.

Pileta trilingüe en latín, griego, leyéndose en hebreo en el Museo Sefardí de Toledo, “Paz sobre Israel y sobre 
nosotros y sobre nuestros hijos”. Con el dibujo la menorá y el árbol de la vida flanqueados por dos pavos reales, 

símbolos de la resurrección. Encontrada en Tarragona, siglo V, Museo Sefardí, Toledo (0080/001).

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



25URBS REGIA - Nº8 - 2024

Incripción de Adra, Almería, de Salomonula de un año, cuatro meses y un 
día, de judea. Siglo III. Realizada en 1783 por Francisco Pérez Bayer en su 
edición de la Historia General de España del Padre Mariana. Hoy perdida.

Su adaptación a la realidad cultural tardoantigua no significaba 
una asimilación plena, ni que hubiera una tolerancia por parte 
de las autoridades civiles y religiosas romanas de la época. 
De hecho, las primeras inscripciones funerarias identificadas 
que mencionan la pertenencia de los difuntos a comunidades 
judías, indican la existencia de una estrecha relación entre la 
identidad judía y la provincia de Iudaea.

Tal es el caso de la inscripción hallada en 1905 de mediados del 
siglo II de A. Luscius Roscius, cuya vida llena de tribulaciones 
son propias de un pueblo derrotado y sometido por tercera 
(y última) vez por el poder romano4. La inscripción hace 
referencia a un liberto que pertenecía a la familia senatorial 

de los Luscius Roscius de Augusta Emerita (Mérida), tras 
haber sido posiblemente un esclavo de un tal 'Caiol'5.

Al final de la inscripción se menciona su origen: Iudaeus. 
Algo similar ocurre con la inscripción de Annia Salomonula 
de Adra, posiblemente del siglo III, de una niña fallecida 
con un año y cuatro meses, que menciona explícitamente 
su condición de Iudea6.

Otras inscripciones de gran importancia apuntan a la 
conservación de una historia judía a lo largo de los siglos, 
aunque las pocas evidencias que tenemos de esta época nos 
impiden conocer los detalles.

4 Instituto «Rodrigo Caro» de Arqueología y Prehistoria, IHE, 4-5:4-5; Noy, Jewish inscriptions of Western Europe, 1:262.
5 Bar-Magen Numhauser, «La arqueología judía de la Antigüedad Tardía y las limitaciones de la “taxonomía cultural”», 390.
⁶ Fita y Colomer, «Epígrafes romanos de la ciudad de Adra en la provincia de Almería», 144; Bar-Magen Numhauser, Hispanojewish archaeology, 62-63.
⁷ Gascó La Calle et al., «Noticia de una inscripción griega inédita». La inscripción está hoy expuesta en el Museo de Ronda (Málaga).
⁸ Gozalbes Cravioto, «Un ladrillo de época visigoda con simbología judía hallado en Ronda (Málaga)»; Barroso Cabrera y Morín de Pablos, «Ensayo sobre 
el orígen, funcionalidad e iconografía de los nichos y placas-nichos de época visigoda en la Península Ibérica», 53-54.

Ladrillo funerario con la menorá, hallado en Acinipo, 
Ronda, siglo VI. Museo Sefardí, Toledo (0568/001)

Ladrillo de Bracari con el crismón, las dos primeras del nombre de 
Cristo en griego del que cuelgan el Alfa y Omega, principio y fin. Siglo 

VII, Museo Etnológico y Arqueológico de Granada (CE04439)

Sabemos por una lamella o lámina de oro conservada en 
el Museo de Ronda, que la comunidad judía local usaba 
amuletos mágicos como los hallados con mucha frecuencia 
en oriente7. De la misma ciudad tenemos el ladrillo de la 

menorá de Ronda, fechada al siglo VI, de un estilo muy 
similar al de los cristianos como el ladrillo del obispo 
Bracari, también hecho a molde, lo que indica el uso de los 
mismos artesanos para múltiples comunidades religiosas8.

Lamella o lámina de oro de 4 cm. del siglo III con un 
sortilegio grabado. Museo de Ronda, Málaga.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



26 URBS REGIA - Nº8 - 2024

Por otra parte, la probable sinagoga de Ilici de finales 
del siglo IV hallada en la Alcudia de Elche, convertida 
aparentemente a una basílica cristiana a finales del siglo 
VI, muestra cómo se organizaban las comunidades judías 
en época tardorromana. Las sinagogas eran edificios cuya 
principal función era la reunión de la congregación judía 
para la discusión y organización de la propia comunidad. 
De similar estructura a la de las iglesias de la época, con 
planta rectangular de tres naves, canceles para diferenciar 
el espacio sagrado del resto, es en la sinagoga judía el aron 
hakodesh o armario sagrado donde se colocan los rollos de 
la Torá.

Las actividades religiosas eran el núcleo de la comunidad 
y se organizaban en torno a plegarias basadas en los ciclos 
bíblicos o el majzor en hebreo, leyendo casa semana esa 
parte del rollo de la Torá. La basílica de Ilici con su mosaico 

polícromo de decoración geométrica y un ábside oriental 
descentrado, probablemente añadido en un momento 
posterior, es el único edificio que conocemos asociado a 
una comunidad judía, aunque esta identificación no es del 
todo concluyente9.

La evidencia epigráfica tardoantigua señala una rica 
tradición iconográfica judía, simbólica y religiosa que se 
habría perdido. A partir de las inscripciones funerarias 
judías contextualizadas como las de Águilas (Murcia)10 
la de Más Rimbau (Tarragona)11, y quizá la de Annianus 
Peregrinus hallada a extramuros de Augusta Emerita 
(Mérida)12, podemos concluir que la los judíos se enterraban 
en las mismas necrópolis que el resto de la población. Esta 
convivencia funeraria tiene paralelos en otras ciudades del 
Mediterráneo, como se advierte en las catacumbas de la 
ciudad de Roma o Malta.

9 En relación el edificio basilical de la Alcudia de Elche, véase Bar-Magen Numhauser, Hispanojewish archaeology, cap. 6 y 10.
10 Hernández García, «La necrópolis tardorromana del Molino. Paganismo y cristianismo en un mismo espacio cementerial (Águilas, Murcia).»
11 Solé y Vallverdù, «L’àrea funerària baix imperial de Mas Rimbau (Tarragona)».
12 García Iglesias, «Nueva inscripción judía».

Reconstrucción isométrica del edificio basilical de Ilici, según Carlos García Sanz. En: Bar-Magen Numhauser, Hispanojewish Archaeology, lám. VIII.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



27URBS REGIA - Nº8 - 2024

Mosaico de la basílica tardoantigua de Ilici. Eleche. Imagen de C. Zornoza, 1965.

Lápida de Annianus Peregrinus con la menorá, fin siglo IV o inicios V. Museo Nacional de Arte Romano, Mérida (CE37770).

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



28 URBS REGIA - Nº8 - 2024

La lápida funeraria de Rabla, suegra de Síes

La lápida de Melliosa, hija de Judá y de la señora María

Casi todas las inscripciones judías de Hispania son 
funerarias, advirtiéndose en ellas la organización de las 
estas comunidades judías pre islámicas. Tenemos, por 
ejemplo, la lápida bilingüe de Rabla, suegra de Síes, didascali 
(maestro) y archisinagoge (jefe de la sinagoga) de la ciudad 
de Cícico (Turquía) encargada por el pater familias de una 
gens (o familia) judía del siglo VI momento en el que la 
unidad política del Mediterráneo hacía un siglo que había 
desaparecido, lo que muestra la importancia de las redes 
interregionales que definían un pueblo judío interconectado 
en la diáspora13.

13 Noy, Jewish inscriptions of Western Europe, 1:258; Bar-Magen Numhauser, «La arqueología judía de la Antigüedad Tardía y las limitaciones de la 
“taxonomía cultural”», 393.
14 Cantera Burgos y Millás Vallicrosa, Inscripciones hebraicas en españa, 270-73; Noy, Jewish inscriptions of Western Europe, 1:248-49; Bar-Magen 
Numhauser, «La arqueología judía de la Antigüedad Tardía y las limitaciones de la “taxonomía cultural”», 394-95.
15 Reinach, «Inscription juive de Narbonne»; del Arco, «Lápida hebraico-cristiana en Tarragona».

Inscripción bilingüe latín griego de Rabla, suegra de Síes. Museu 
Nacional Arqueològic de Tarragona (MNAT, 25397)

Otras inscripciones indican la presencia de las gentes o 
unidades familiares como parte de una civitas o ciudadanía 
judía, organizada a imagen y semejanza de los modelos 
tardorromanos clásicos, estructurados social y jurídicamente 
según las poblaciones de residencia. Por ejemplo, nos 
encontramos con la inscripción trilingüe de Melliosa, hija 
de Juda y Kyra Maries, que hace un especial hincapié en 
el estatus de la madre como señora, y no en el del padre, 
cuyo nombre aparece sin el título de señor.  Por su parte, 
otras inscripciones como la de los tres hijos de Paragorus, 
fechado al segundo año del reinado de Égica (688-689), o la 
de Isidora de Els Pallaresos, ambos del siglo VII, mencionan 
una genealogía que indica que los difuntos pertenecían a la 
más amplia comunidad del pueblo de Israel, indicando, por 
tanto, su salvación al final de los tiempos con la llegada del 
Mesías y la reconstrucción del Templo de Jerusalén15.

Las propias comunidades judías parecen haberse 
organizado mediante títulos funcionariales aparentemente 
heredados por su descendencia. Si bien esto se ve mejor 

en las inscripciones funerarias de las catacumbas romanas 
de Villa Torlonia, Monteverde y Vigna Randanini, o los 
hipogeos tardoantiguos de Venosa en el sur de Italia, en 
Hispania tenemos algunos indicadores de que esto también 
ocurría aquí. En la ya mencionada basílica/sinagoga de Ilici, 
fechada a partir de finales del siglo IV, nos encontramos con 
tres inscripciones en griego en su mosaico. Una de ellas, 
situada en la parte septentrional del mosaico, menciona los 
χηωχοντων, o los donantes, seguidos por κε (και) πρε(σ)
βυτερων, los presbíteros. 

Por otra parte, la inscripción latina de Annianus Peregrinus 
le da el título de exarc(h)on o jefe de dos sinagogas 
en la ciudad de Augusta Emerita (Mérida). Lo que es 
particularmente importante si consideramos que es una 
inscripción que menciona un cargo correspondiente a dos 
sinagogas en una ciudad aparentemente provincial como 
lo era la Augusta Emerita de inicios del siglo V, lo que 
indicaría la importancia en número e impacto institucional 
de la comunidad judía en la capital lusitana.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



29URBS REGIA - Nº8 - 2024

Inscripción trilingüe de Melliosa, hija de Iudá y Kyra, la señora, Maries. Cortesía de Red de Juderías. Trascripción según Millás y Cantera, 1956.

EL HALLAZGO FORTUITO DE LA LÁPIDA DE RABÍ JACOB DE MÉRIDA. ENTRE LA 
TARDOANTIGÜEDAD Y EL ALTO MEDIEVO

Una pieza encontrada en dos momentos diferentes

En 1871 el prestigioso epigrafista alemán Emil Hübner 
publicaba en su Corpus Hispaniae christianae una placa de 
mármol hallada en la casa de un tal Juan Fernández, vecino 
de la ciudad de Mérida16. Aunque abundan las inscripciones 
emeritenses en latín, esta pieza presenta unos términos poco 
comunes que, en cambio, serán más conocidos en épocas 
posteriores y en hebreo: tres rebbis de tres generaciones 
distintas. La publicación de Hübner puso esta inscripción 
como una más entre muchas otras, a pesar de la anomalía 
de un título jamás visto en Hispania en latín hasta ese 
momento. Sin embargo, era solamente el comienzo de la 
aventura de esta pieza, que se verá envuelta en múltiples 
anomalías durante su integración como parte de la colección 
permanente del Museo Arqueológico Nacional.

Conociendo el valor de la inscripción, en algún momento 
antes de las excavaciones y el primer inventario realizados 

por Mélida en 1911, la pieza fue adquirida por la 
Fundación Monsalud que también se hizo con numerosas 
antigüedades de Mérida llevados a su sede en Barcelona. 
Tras la caída de Cataluña en 1939 ante el ejército sublevado, 
la inscripción fue a parar a las manos de Martín Almagro 
Basch que, como miembro del Cuerpo de Archiveros, 
Bibliotecarios y Arqueólogos, fue nombrado director del 
Museo de Arqueología de Cataluña donde llegó a parar 
entre ese año y 1945. En los años 50, siendo uno de los más 
eminentes conservadores y arqueólogos españoles, realizó 
excavaciones en la ciudad de Mérida. 

Durante la campaña de excavaciones de 1956 del equipo del 
Museo Arqueológico Nacional en el Cerro de San Albín, 
donde hoy se ubica la Plaza de Toros emeritense, la Casa 
del Mitreo y el Columbario, se halló la tumba de un adulto 
sobre el que apareció la mitad de una inscripción en un latín 

16 Hübner, Inscriptiones Hispaniae Christianae, 11, n.o 34; Noy, Jewish inscriptions of Western Europe, 1:279.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



30 URBS REGIA - Nº8 - 2024

altomedieval. Se trataba del hallazgo de la segunda mitad 
de la inscripción de los tres Rebbites. La pieza fue llevada a 
Madrid donde se reseñó su entrega al Museo Arqueológico 
Nacional en 1960, integrándose en su colección. Tras 
la reapertura del Museo Arqueológico Nacional tras su 
reforma en 2014, la pieza se expuso en una vitrina junto 
con otros fondos de la colección asociadas a la historia 
hispanojudía, unas antiguas y, sobre todo, medievales.

Fechada en el siglo VIII por sus características paleográficas 
y su latín, es una de las inscripciones más importantes del 
período. Muestra la transición lingüística e institucional de 
una comunidad golpeada por las supuestas persecuciones 
visigodas, que fue seguida por una mayor tolerancia 
islámica. Hay en la inscripción detalles que proporcionan 
información relevante sobre el mundo que les tocó vivir 
a los judíos liderados por rebbites o rabinos como Iacob y 
Senior, que a su vez reflejan los cambios vividos por unas 
comunidades que todavía mantenían tradiciones propias 
del mundo clásico que precedió a la conquista islámica.

Aunque existen destacados estudios sobre la inscripción17, 
el objeto arqueológico obtuvo poca atención a pesar de que 
la mitad derecha fue hallada en un contexto arqueológico 
de una tumba. La inscripción se realizó sobre la cara lisa, la 
superior y originalmente oculta, de un cimacio cuadrado de 
unos 47 centímetros de lado. 

La decoración del cimacio, el tablero suelto que va sobre 
un capitel, es de unos círculos tangenciales con tres 
triángulos en espiral. Este tipo de cimacio se encuentra bien 
documentado en el arte tardoantiguo de Augusta Emerita. 
Su uso in situ se documenta en la basílica de Casa Herrera 
al norte de la Mérida tardoantigua, aunque hallazgos de 
cimacios similares se dieron en otros contextos como en la 
Alcazaba entre otros sitios18. Es probable que para el siglo 
VIII los edificios eclesiásticos del siglo VI hubieran sido 
abandonados, permitiendo la reutilización de sus restos 
arquitectónicos para la producción de lápidas o en otras 
construcciones.

17 Cantera Burgos y Millás Vallicrosa, Inscripciones hebraicas en españa, 414; Navascués, «El epitafio latino del Rebbi Iacob, hijo del Rebbi Senior»; Noy, 
Jewish inscriptions of Western Europe, 1:278.
18 Por ejemplo, CE13893 (Alcazaba), CE20430 (teatro romano) y CE11935 del Museo Nacional de Arte Romano (MNAR). Para el tercer caso, ver: Caballero 
Zoreda y Ulbert, La basilica paleocristiana de Casa Herrera en las cercanías de Mérida (Badajoz), 80, n.o 52, lám. 24.

Trasera de la lápida de los rabinos emeritenses que muestra el reaprovechamiento de un cimacio, el tablero 
suelto que se colocaba sobre un capitel. Mérida, Siglo VIII. Museo Arqueológico Nacional

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



31URBS REGIA - Nº8 - 2024

Inscripción de los rabinos emeritenses. Mérida, siglo VIII. Museo Arqueológico Nacional

El que una lápida con una inscripción dedicada 
a personas de la élite de las comunidades judías, 
aparentemente provenga de edificios eclesiásticos, es 
señal de la instauración de un nuevo régimen jurídico 
en la península ibérica tras la conquista islámica. Las 
comunidades judías no se sometían a los cristianos, sino 
que tenían el mismo estatus jurídico que éstos. Por lo 
que tenían mayor oportunidad de acceder a materiales 
de titularidad cristiana. Aunque no se debe olvidar que 

quizá este tipo de cimacio se hubiera utilizado antes en 
edificios judíos.

Se desconoce la ubicación precisa de la inscripción, al 
no haberse publicado hoy en día la información de la 
excavación donde se halló la mitad derecha de la pieza. 
Sin embargo, las referencias apuntan a su hallazgo sobre la 
tumba cubierta por losas de un individuo adulto, aunque se 
desconoce la ubicación y la forma de la tumba.



32 URBS REGIA - Nº8 - 2024

Lectura de la lápida de rabí Jacob de Mérida

Análisis de la lápida de rabí Jacob de Mérida

La transcripción de la lápida es la siguiente:

SIT NOMEN […] EDICTUM QUIBI
UIUIICAT ET MOR […] AT BENIAT PAX ET
PAUSET IN SEPULCRO TUO: EGO IACOB FI
LIUS DE REBBIS SENIORI PAVSO ANIMO
SVPORANS IN SORTE IVSTRORUM ABLIGA
TVS IN LIGATORIUM VITE ANGELI PA
CIS APERITI PORTA[S] PACIS DICITI ILLI
INGREDECVM PACE VIXI ANNOS
LXIII REPLETVS SAPIENTAM
PREDVCENS ARTEM ARVITICUM:
EGO SIMEON FILIUS DE REBBI IA[CO]B EDIVICABI DO
[…] MI[S]SAM […] PAX

Cuya lectura sería

“Sit nomen [D(omi)ni ben]edectum quibi/ 
vivi[f]˹i˺cat et mor- [tivi]cat. Beniat pax et/3 
pauset in sepulcro tuo. Ego Iacob fi/lius de rebbi 
Seniori pauso animo/ suporans in sorte iustorum 
ab (a˹d˺) liga/6tus in ligatorium vite. Angeli pa/cis, 
aperitis porta[s], dicti illi: / ingrede cum pace. Vixi 
annos/9 LXIII repletus sapientam/ preducens artem 
artivicum./ [E]go Simeon filius de rebbi Ia[co]b 
edivicabi do[mum]./12 […] mị[ṣ]ṣạṃ[…] p̣ạx̣.̣”

Y cuya traducción sería 

“Que sea bendecido el nombre del Señor que hace 
la vida y la muerte. Que la paz llegue y se quede en 
tu tumba. Soy Jacob hijo de Rabí Senior, llegué a mi 
fin y mi alma, durmiendo con los justos, se liga en 
el ligamento de la vida. Ángeles de la paz, decidle al 

estar ante las puertas: ‘entrad en paz’. Viví 63 años, 
llenos de sabiduría, primero en la artesanía de los 
artesanos. Yo, Simón hijo de Rabí Jacob, construí la 
casa… enviado (?)… en paz.”

La inscripción muestra múltiples aspectos que indican 
por un lado una continuidad, y por otro una ruptura con 
la época tardoantigua anterior. En tanto que continuidad, 
destaca un texto donde se mencionan tres generaciones: 
Simón, quien encomendó la inscripción e hijo de Rebbi 
Iacob; el propio difunto, Rebbi Iacob, y finalmente el padre 
de éste, Rebbi Senior. La mención de su genealogía es parte 
fundamental en la tradición epigráfica funeraria de la época 
anterior. Como ya se mencionó en el caso de la inscripción 
trilingüe de Melliosa, hija de Kyra Maries y de Iuda en 
Tarragona, la de Isidora de Els Pallaresos, o la de los tres 
hijos de Paragorus, el encargo de la lápida parece haberse 
mantenido a cargo de la familia que entierra a sus difuntos, 
en particular la persona de mayor estatus social y, por tanto, 
la persona que actúa como pater familias de la gens que se 
encarga de la preparación la tumba.

Por otra parte, la inscripción está enteramente en latín, 
lengua hablada por los judíos emeritenses en el siglo VIII 
cuando se fecha esta inscripción. Sin embargo, a diferencia 
de las otras inscripciones de siglos anteriores, en este 
caso las plegarias son extensas, sin mención alguna de la 
lengua hebrea. No es el único caso de unas inscripciones 
completamente en latín, siendo aparentemente la lengua 
preferida para la comunidad judía emeritense desde época 
tardorromana, como son los casos de las inscripciones de 
Annianus Peregrinus o la del Famulus Dei19. 

A pesar de ser un texto relativamente extenso, y a pesar de 
la mención explícita a personas con el título de rabinos, las 
plegarias señalan a una comunidad judía que usa fórmulas 
fundamentalmente bíblicas, sin mención alguna de lo 
que podrían ser deuterosis o textos interpretados como 
exegéticos o responsa rabínicas presentes en los centros 
judíos del Medio Oriente. Por ejemplo, entre las líneas 2 
y 3 se da la fórmula Vivificacat et mortificat, que parece 
adoptar las fórmulas Vivificante deo y vivificat et mortificat 
de Deuteronomio 32:39 (אני אמית ואחיה, מחצתי ואני ארפא – Yo 
daré muerte y daré vida, yo hiero y yo sano); 1 Samuel 2:6 
 El señor te mata y da vida, (te) – ה' ממית ומחיה מוריד שאול ויעל)
reduce a la tumba y (te) trae de vuelta) y del texto apócrifo 
Sabiduría de Salomón 16:13 (σὺ γὰρ ζωῆς καὶ θανάτου 
ἐξουσίαν ἔχεις καὶ κατάγεις εἰς πύλας ᾅδου καὶ ἀνάγεις – 
pues tienes el poder sobre la vida y la muerte: vos nos guías a 
las puertas del infierno y nos levantas de nuevo). 

Siguiendo a Iturrospe en su interpretación20, la lectura en 
las líneas 5 y 6 sería ad ligatus, asociado a la fórmula תהי נפשו 
 que su alma se ligue en los ligamentos de) צרורה בצרור החיים
la vida) hallada en 1 Samuel 25:29 que nos encontramos en 
varias inscripciones tardoantiguas como las mencionadas 
de Melliosa en hebreo21 o la de Isidora de Els Pallaresos en 
latín. Según Noy22, parece una traducción propia del hebreo 
al latín, puesto que la Vulgata lo traduce como custodia 
quasi in fascículo viventum.

Las siguientes líneas abandonan las fórmulas bíblicas a 
favor de plegarias más concretas, como Angeli pacis, aperitis 
portas, dicti illi: ingrede cum pace. Cantera Burgos y Millás 
Vallicrosa señalan como paralelos la inscripción de Brindisi 
del año 832, que dice: שומרי גן עדן פיתחו לה שערי גן עדן ותבוא 
עדן גן  שערי  לה  פיתחו  עדן  לגן   Guardias de las puertas) לאה 
del paraíso, abridle las puertas del paraíso y traedla al 

19 Perteneciente a la colección del Museo Nacional de Arte Romano de Mérida, depositada en el Museo Sefardí de Toledo. Publicado por primera vez en 
Vives Gatell, Inscripciones cristianas de la España romana y visigoda, 164; Cantera Burgos y Millás Vallicrosa, Inscripciones hebraicas en españa, 410-11.
20 García de Iturrospe, «Inscripciones sepulcrales latinas de la Hispania cristiana: algunas correcciones», 240.
21 Burgos y Vallicrosa, 1956, p. 414.
22 Noy, Jewish inscriptions of Western Europe, 1:259.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



33URBS REGIA - Nº8 - 2024

paraíso, abridle las puertas del paraíso). Esta plegaria señala 
fórmulas habituales en el judaísmo de todo el Mediterráneo, 
que nunca perdió la comunicación entre sí. Estas fórmulas 
probablemente proceden del hebreo, usado como lengua 
ritual en las lecturas de la Biblia.

Las últimas cuatro líneas nos dan una información crucial 
sobre el papel de los rebbites o rabíes mencionados en esta 
inscripción. La línea 9 y 10 menciona que el fallecido, de 
63 años, murió repletas sapientam, lleno de conocimiento, 
y preducens artem artivicum, el más importante en el arte 
de la artesanía. Fita, seguido por Noy23, señaló una relación 
con Éxodo 35:31 (implevitque cum spiritu Dei sapientae), 
que hace referencia al trabajo artesanal en metales, madera 
y piedra asociado a la sabiduría o inspiración divina. Se 
descartó la asociación de la artesanía con la medicina hecha 
por Navascués24. Sin embargo, se deben plantear otras 
artesanías: el canto ritual realizado por un cantor o Hazan25.

Por su parte las últimas líneas apuntan cómo el hijo de 
Rebbi Iacob, el Rebbi Simeon, encargó la construcción de la 
tumba (edivicabi domum), indicando la planificación de una 
estructura frente al cual se realizarían los rituales funerarios 
en una necrópolis que, como ya se ha indicado, estaban 
presentes miembros de otras comunidades religiosas y, lo 
que es más impotante, gentes o agrupaciones familiares. Las 
últimas fórmulas presentes, missam pax (“enviado, paz”) 
recuerdan las que concluyen las producciones epigráficas 
en hebreo, latín y griego de las comunidades judías 
tardoantiguas: שלום.

A pesar de la evidente continuidad con las inscripciones 
hispanas de épocas anteriores, destaca la existencia de 
aspectos que indican cambios profundos en el desarrollo 
interno de las comunidades judías. En primer lugar, la 
desaparición de cualquier referencia a los títulos comunitarios 
usados en épocas anteriores como archon o archisynagogos. 
Este cambio no sólo destaca por su desaparición en la 
inscripción en sí, sino en la propia traducción del título 
rebbi, rabino, al latín. Comparativamente, detectamos la 
mención del título rabí (רבי) como parte de nombres de 
difuntos en la Mauretania Tingitanis entre los siglos IV y 
VII. Sin embargo, en el caso de las inscripciones de ciudades 

como Volubilis, se integran como parte de un nombre en 
hebreo, y por tanto es de suponer que el título de rabí es 
probablemente una referencia a la ascendencia prestigiosa 
de los difuntos26.

La traducción y aplicación de este título a varias generaciones 
pasadas indica una modificación en el modelo organizativo 
de la comunidad judía local. Si bien estos títulos se podrían 
asimilar a los de las organizaciones colegiales tardorromanas 
y tardoantiguas de los siglos IV y VII, para el siglo VIII y IX 
las comunidades judías se agrupaban en torno a un grupo 
de sabios conocedores de la Torá, que serían a su vez los 
líderes de su comunidad. 

Así, se puede comparar con la inscripción de Annianus 
Peregrinus de comienzos del siglo V, en la que se menciona 
el “buen testimonio de sus amigos y conciudadanos” 
(bonum testimonium reddent cives et amici sui), asociado 
a las comunidades judías constituídas en torno a una 
organización como la de cives, que en este caso sería 
probablemente el nombre dada a la comunidad judía como 
entidad constituida en torno a una sinagoga27. Tampoco 
se halla ninguna mención al trabajo intracomunitario, 
en particular al mantenimiento de las normas legales 
judías, en esta inscripción emeritense. Más bien, el título 
rebbi parece detentarse por su dominio de la sabiduría y 
una artesanía, es decir del estudio propio de un entorno 
intelectual, lo que nos es más familiar a partir de la vida de 
los rabinos de los talmudim de los siglos III al VI. Este dato 
es relevante porque, al igual que en la época tardoantigua 
anterior, los textos estaban compuestos para ser leídos 
por los visitantes de las necrópolis, sobre todo los judíos 
locales o viajeros y que pudiesen admirar y reconocer la 
contribución del difunto y de su linaje al pueblo judío y a 
su futura salvación mesiánica.

La inscripción de los rabinos emeritenses evidencia los 
cambios ocurridos en la organización interna de las 
comunidades judías tardoantiguas. Pero ¿qué pudo causar 
este cambio? La respuesta la dan otros objetos de época 
altomedieval que, aunque descontextualizados, permiten 
conocer mejor la historia de la sociedad en que vivieron 
Rebbi Iacob y sus familiares.

23 Noy, 1:280.
24 Navascués, «El epitafio latino del Rebbi Iacob, hijo del Rebbi Senior», 37.
25 Bar-Magen Numhauser, Hispanojewish archaeology, 110.
26 Berger, «Rapport sur une Inscription punique trouvée a Lixus et sur une Inscription juive ancienne de Volubilis»; Février, Bulletin archéologique du 
Comité des travaux historiques et scientifiques; Bar-Magen Numhauser, Hispanojewish archaeology, 142-47.
27 Un paralelo interesante es la de la inscripción funeraria de Faustina, hija de Faustinus, hallada en un hipogeo de la necrópolis de Venosa, al sur de Italia, 
que menciona a sus abuelos Biti y Acelli, con los títulos maiores ciuitatis (mayores de la ciudadanía/comunidad). A pesar de ello, la diferenciación entre 
cives (conciudadanos) y amici (amigos) también podían apuntar a la distinción entre los miembros de la comunidad judía (amicus) versus los ciudadanos 
de Augusta Emerita (cives) que permitieron el uso de un mármol reutilizado para la dedicatoria funeraria del difunto. Noy, Jewish inscriptions of Western 
Europe, 1:114-19; Lacerenza, «Rabbis in Southern Italian Jewish Inscriptions from Late Antiquity to the Early Middle Ages», 305-11.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



34 URBS REGIA - Nº8 - 2024

UNA RARA MONEDA CON CARACTERES HEBREOS ENTRE DOS ÉPOCAS

La moneda con caracteres hebreos de la época de la conquista 
árabe del Museo Arqueológico Nacional28. Acuñada en el 
año 714, se conoce otra igual en el Bode Museum en Berlín29. 
Se trata de un tipo de monedas llamadas de transición que 
se acuñaron en los primeros años de Al-Andalus entre el 711 
y 717, anteriores a la llagada de la normativa numismática 
del califa Abd al-Malik de finales del siglo VII30. Por lo que 
en nuestra moneda se mantienen los modelos romano-

orientales dominantes en las acuñaciones norteafricanas 
y visigodas, con la fórmula del anverso siendo: In nomine 
domini, non deus nisi Deus, solus non socius אוכייר (“en 
nombre del señor, no hay dios sino Dios, sólo y sin socio.” 
En hebreo, abreviatura: “Amen, y que así sea la voluntad de 
Dios”). El reverso presenta el texto solidus feritus in Spania 
XCII31, INDXII (“solidus producido en Spania, año XCII 
[92] de la Hégira. Indicción XII”).

Anverso (izquierda) y reverso (derecha) de la moneda con caracteres hebreos. Museo Arqueológico Nacional (2004/117/11)

Anverso (izquierda) y reverso (derecha) de la moneda con caracteres hebreos. Münzkabinet, Bode Museum, Berlin.

La moneda señala la transición entre el mundo visigodo y la 
nueva realidad de dominio árabe-islámico tras la conquista 
del año 711. El reverso presenta aspectos convencionales 
de las producciones numismáticas romano-orientales en 
latín con una referencia en la leyenda central a la Indictio 
(período fiscal de 15 años establecido por el emperador 
Constantino y mantenido en Constantinopla). Además, 
se llama al territorio Spania como se hizo en el siglo VI 

durante el dominio romano-oriental del sudeste peninsular, 
aunque la fecha ya hace referencia a la Hégira y no a la aera 
hispánica (era hispánica), ni al anno domini (año del señor). 
El anverso hace referencia a la shahāda o declaración de 
fe islámica. Sin embargo, la leyenda central presenta unas 
letras aparentemente en hebreo, asociadas a una plegaria 
judía, integrada en la shahāda como parte de la ideología 
religiosa y política introducida tras la conquista islámica.

28 Estudios más completos de esta moneda se pueden encontrar en: Bar-Magen, «Una supuesta moneda del siglo VIII con “caracteres hebreos” – Nuevos 
datos»; Bar-Magen y Zissu, «An Eighth-Century Gold Coin from the Iberian Peninsula with a Supposedly Hebrew Inscription».
29 Considerada una falsificación, la existencia del paralelo del Museo Arqueológico Nacional con una variación en su cuño y su baja ley, permiten pensar 
que quizá no se trata de un falso.
30 Balaguer Prunes, Las emisiones transicionales..., 91-93.
31 En la moneda aparece erróneamente como “XCV”

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



35URBS REGIA - Nº8 - 2024

La fórmula אוכייר presenta dos abreviaturas compuestas: la 
propia fórmula אוכיר o יהי רצון וכן   Amen, y que haya“) אמן 
voluntad de ello”), y la abreviatura de la doble yud (יי) que 
representa el nombre del Dios32. Las dos abreviaturas se 
marcan por dos líneas horizontal justo encima de éstas, 
con la abreviatura del nombre de Dios colocada sobre la 
doble yud. Esto evidencia el conocimiento de abreviaturas 
reconocibles en la literatura judía que permitía evitar la 
escritura profana del nombre de Dios.

¿Qué llevo a acuñar una moneda así? Una razón es la 
rapidez de la conquista islámica. El colapso repentino del 
reino visigodo tras la batalla de Guadalete el año 711 supuso 
la necesidad de establecer pactos de capitulación entre los 
habitantes de la península y los conquistadores omeyas 
llegados bajo el mando de Tariq ibn Ziyad y Musa ibn 
Nusayr. El pacto más conocido es el de conde Teodomiro, 
llamado pacto de Tūdmir, que reconoció el derecho del 
antiguo comandante de la flota mediterránea sudoriental 
visigoda a mantener sus dominios y a la tolerancia religiosa 
en éstos, situados en la región de Murcia, a cambio de la 
lealtad a los conquistadores islámicos y el pago del tributo 
de la jizya o tributo per cápita de no musulmanes33. 

Las crónicas islámicas de los siglos IX y X señalan una 
mayor tendencia entre los judíos a colaborar con los 
conquistadores islámicos que en otras regiones34. Es más 
probable que el propio colapso del estado visigodo llevase a 
una mayor colaboración de los líderes comunitarios locales. 
La evidencia de una considerable autonomía entre los judíos 
a organizarse bajo el dominio árabe lleva a pensar que los 
pactos de capitulación no se limitaban a los líderes políticos 
visigodos como Teodomiro. Es probable que existían pactos 
similares con otras comunidades religiosas y líderes locales 
como los Banu Qasi de Zaragoza35 o los líderes de las 
comunidades judías. Estudios recientes indican que estos 
pactos se conmemoraban con la producción de precintos 
de plomo hechos en un árabe arcaico, y en ocasiones 
usados para confirmar el pago de la jizya por parte de las 
poblaciones conquistadas36.

Igual que la inscripción de los rabinos emeritenses, esta 
moneda nos muestra tres cuestiones destacables de la 
historia de la época. La primera, muestra la postura 
tradicional sobre las supuestas persecuciones judías 
del siglo VII realizadas por los monarcas visigodos ya 
convertidos al catolicismo en el III Concilio de Toledo. A 
partir de entonces, nos encontramos con una comunidad 
judía que mantiene tradiciones rituales observables en 
los textos epigráficos de los siglos VI y VIII inclusive, y 
que señalan una notable continuidad durante el supuesto 

siglo de persecución de los reyes visigodos católicos. Sin 
embargo, esta supuesta continuidad no necesariamente 
supone una tolerancia, sino parece más bien el producto de 
la ineficacia de las políticas visigodas aplicadas a los judíos.

En segundo lugar, la moneda refleja la existencia de 
una comunicación entre las comunidades judías del 
Mediterráneo occidental y oriental. Esto era evidente en 
la inscripción bilingüe de Rabla, suegra del archisinagogo 
y didascalus de Cícico que ya mencionamos, que revela la 
existencia de relaciones familiares a ambos extremos del 
Mediterráneo. También manifiesta la existencia de fórmulas 
reconocibles en distintos puntos del Mediterráneo, 
especialmente en el latino-parlante, y un igual conocimiento 
de las sagradas escrituras. 

Esto se advierte en el siglo VII con los intentos de restringir 
a nuevos conversos a moverse en libertad tras haber viajado 
a nuevas ciudades y lugares, obligándoles estar bajo la tutela 
de un obispo o de un eclesiástico para prevenir cualquier 
judaización, tal como se recogieron en el año 681 en las 
Lex Visigothorum (12, 3, 20 y 12, 3, 21 del XII Concilio de 
Toledo)37. No se trataría tanto de los viajes por el interior del 
reino visigodo, sino los que se realizasen fuera de éste. Dicho 
de otro modo: la comunicación entre las comunidades judías 
por las rutas ya establecidas hacía siglos por el Mediterráneo, 
se percibían en el reino visigodo como una amenaza a la 
cristianización de las comunidades judías, que incitaban, 
según las autoridades toledanas del VII, a una judaización 
de los conversos. Por tanto, no deberían sorprendernos las 
fórmulas halladas en la moneda, debido a la familiaridad de 
los judíos hispanos con los rituales religiosos y costumbres 
de los judíos del norte de África.

En tercer lugar, observamos la implantación de modelos 
orientales que usaban las autoridades del califato de 
Damasco en la subordinación de los ahluna al-kittab (los 
“pueblos del libro”) como dhimmis, o grupos protegidos 
sometidos al pago del tributo de la jizya. El fenómeno parte 
de las experiencias de las autoridades islámicas de finales 
del siglo VII con los judíos que acabaron residiendo en su 
nuevo imperio. Si bien los judíos eran parte intrínseca de 
la península arábiga durante la vida del profeta Mahoma, 
la mayor población judía vivía bajo el imperio romano 
cristiano en la cuenca Mediterránea en zonas como Galilea, 
Asia Menor, Egipto y norte de África, y en Babilonia bajo 
el imperio persa sasánida de confesión zoroastriana. Para 
cuando los árabes conquistaron Siria-Palestina y Babilonia, 
las tradiciones orales de los talmudim se pusieron o 
se estaban poniendo por escrito, y aparentemente la 
organización de la comunidad judía radicaba, sobre todo 

32 En los estudios de esta moneda, surge la posibilidad de que se trata de la abreviatura בי דנא, una traducción al hebreo de IND XII. Sin embargo, esto obvia 
la variación paleográfica de la doble yud, ahora leída como una yud. La ausencia de paralelos a esta moneda impide asegurar con certitud cuál es la lectura 
correcta, limitándonos a la más probable. Bar-Magen Numhauser, Hispanojewish archaeology, 248.
33 Gaspariño García, Historia de Al-Andalus según las Crónicas Medievales, 116-17. Traducción of Ajbar Maymu’a and Al-’Urdi’s Tarsi ’al-ajbar wa-tanwi 
’al-atar wa-l-bustan fi ’ib al-buldan wa-l-masalik ila yami ’al-mamalik.
34Aunque los cronistas cristianos, especialmente a partir del siglo XII, tendieron a exagerar estas afirmaciones para formentar la acusación a los judíos de 
“perfidia” en escritos polémicos. Ashtor, The Jews of Moslem Spain, 24-25.
35 Marín, Individuo y sociedad en al-Andalus, 24.
36 ibn Hafiz Ibrahim, «Nuevos documentos sobre la conquista Omeya en Hispania», 148-51.
37 Laham Cohen y Pecznik, «Iudaei et Iudaei baptizati en la ley de los visigodos», 160.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



36 URBS REGIA - Nº8 - 2024

en Babilonia, en torno a las escuelas rabínicas de Sura y 
Pumbedita38. Cuando se completó la conquista del norte de 
África hacía el 692, los modelos de pactos de capitulación ya 
se habían aplicado hacía unos cincuenta años bajo la dinastía 
omeya de Damasco. La entrada de las huestes islámicas 
en la península ibérica se acompañaba a una tradición y 
experiencia institucional de hacía décadas respecto a los 
judíos orientales, por lo que las élites judías todavía presentes 
en las grandes ciudades hispanas como Sevilla, Córdoba, 
Toledo, Cartagena y Mérida, habrían tenido que acatar las 
prácticas que traían las autoridades islámicas.

Otro factor a tener en cuenta es la fragilidad de las relaciones 
entre las comunidades judías con las autoridades cristianas 
visigodas. Si bien las persecuciones del siglo VII habrían 
fracasado, la intención de los reyes de Toledo y parte del 
clero era perseguir a los judíos, lo que había supuesto una 
ruptura del orden social que integraba a las comunidades 
judías en el Estado visigodo. Aunque las autoridades 
visigodas no se diferenciaban de los emperadores romano-
orientales a la hora de excluir a los judíos, los visigodos 
tomaron medidas explícitas y repetitivas en los concilios de 
Toledo excluyendo a los judíos por su religión. 

Por tanto, con la conquista islámica, las élites judías pudieron 
conseguir un reconocimiento político, y el de su propia 
comunidad como una sinagoga regularizada. La confluencia 
de estos dos ámbitos de la autoridad ejercida por las élites 
judías dentro y fuera de su comunidad se ven en personajes 
como Hasday ibn Shaprut, médico y canciller del califa Abd 
al-Rahman III (ca. 915-970) y Samuel ibn Nagrella del reino 
taifa de Granada (993-1056), antecedentes de Moshé ben 
Maimon (Maimónides, 1138-1204) y Abraham ben Moshe 
ben Maimon (Abraham Maimónides, 1186-1237), médicos 
y miembros de la corte ayubí en Fustat/Cairo. Estos líderes 
judíos formaban parte de las cortes de sus respectivos califas 
y sultanes. Pero debían compaginar sus funciones políticas 
con las religiosas representando a la comunidad judía, a la 
vez que ampliaban los estudios filosóficos que les dieron 
fama entre sus contemporáneos.

En los siglos posteriores se ampliaron los cambios que 
vislumbramos en el siglo VIII producidos por la nueva 
realidad religiosa y política que se generó con la conquista 
islámica. ¿Qué nos refleja la evidencia epigráfica conservada 
de los judíos de aquel período?

38 Cabe señalar que la oralidad se mantuvo como el modelo de transmisión preferida de los círculos rabínicos, como afirma Kiperwasser, «From Oral 
Discourse to Written Documents», 253; sobre la relación entre las autoridades persas sasánidas y judías durante la Antigüedad Tardía, ver Monroy, 
«Religious Communities in Late Sassanian and Early Muslim Iraq»; Herman, «Jewish and Persian Leadership Structures».
39 Larrea Castillo y Hiedra Rodríguez, «La lápida hebrea de época emiral del Zumbacón. Apuntes sobre arqueología funeraria judía en Córdoba», 327-42; 
Hiedra Rodríguez, «Córdoba, 845 d.C.: la inscripción funeraria hebrea de Yehudah Bar Akon en el marco del corpus epigráfico hispanojudío», 178.

CAMBIOS SIGNIFICATIVOS EN LA EPIGRAFÍA JUDÍA EN LOS SIGLOS VIII A XI

Además de la inscripción de los rabinos emeritenses y la 
moneda ya mencionada, solo detectamos siete inscripciones 
identificadas como judías en los primeros siglos de poder 
musulmán y comienzo de la Edad Media, entre los siglos 
VIII y XI. Casi todas las inscripciones se ubican en la zona 
de dominio omeya, aunque no se descarta que las primeras 
inscripciones en la ciudad de León, fechadas al primer 
tercio del siglo XI, señalen a la existencia de una comunidad 
judía en un reino cristiano en el noroeste peninsular.

Todas las inscripciones de esta época son lápidas funerarias, 
que pretendían ser visibles para la gente que iba a los 
cementerios de Córdoba, Toledo, Lucena o Calatayud. Las 
pocas inscripciones fechadas de esta época no permiten 
sacar conclusiones claras sobre la vida de los judíos de la 
época. Sin embargo, se identifica un fenómeno dominante 
en la epigrafía judía: la hebraización.

Lápida de Judá bar-Abon

Hay dos lápidas que nos señala la presencia de un cementerio 
cerca de la Puerta del Osario, antiguamente Bab al-Yahud 
en la capital omeya de Córdoba. Recuperada en 2008 en un 
estrato de derrumbe de un horno alfarero, la primera lápida 
es la de Rabbí Yehuda bar Abon (o Akon). La lápida se hizo 
reutilizando un arquitrabe de mármol:39

La transcripción de la lápida es:

זה הקבר ליהודה
בר אבון )אכון?( זכרונו לברכה
ונשמתו עם הצדיקים
ונפטר בששי בשבת בשלושה
בכסליו שנת שש ]מ[אות ושש
ותנוח נפשו בצרור החיים

Su lectura sería

 זה הקבר ליהודה /בר אבון )אכון?(, זכרונו לברכה./3 ונשמתו
 עם הצדיקים./ ונפתר בששי בשבת בשלושה/ בכסליו שנת שש
.]מ[אות ושש./6 ותנוח נפשו בצרור החיים

Y su traducción 

Esta es la tumba de Judá bar-Abon (¿Akon?), bendita 
sea su memoria. Que esté su alma con los justos. Y 
murió en el sexto día de la semana (Shabbat), el 3º de 
Kislev, el año [4]606 (845 CE) de nuestra era. Y que 
descanse su alma en los ligamentos de la vida

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



37URBS REGIA - Nº8 - 2024

El texto está en hebreo, seis líneas, dentro de un campo 
epigráfico carente de cualquier representación figurada. 
Empieza el texto con el nombre del difunto, traducido 
como Yehuda bar Akon por el profesor Ayaso Martínez de 
la Universidad de Granada, aunque se puede leer mejor 
bar Abon, nombre común en la Mishná y el Talmud, 
utilizados por la élite rabínica. El texto en sí presenta 
una serie de elementos propios de la antigüedad tardía 
como la fórmula “descanse su alma en los ligamentos de 
la vida” vistos en las inscripciones de Melliosa o la de los 
rabinos emeritenses.

Sin embargo, nos encontramos con fórmulas más 
reconocibles en época medieval como זכרונו לברכה (bendita 
sea su memoria) y נשמתו עם הצדיקים (que su alma esté con los 
justos). La primera parece mantener la alusión a la memoria 
del difunto como justo y, por tanto, que sigue las normas 
establecidas en la ley judía. Finalmente, la inscripción 
utiliza el calendario hebreo, y no la era hispánica o los años 
desde el reinado de un monarca.

Estos hechos señalan cambios acelerados entre el siglo VIII 
y el IX. El nombre del difunto no es bíblico ni de origen 

clásico, sino proviene de la literatura rabínica. La inscripción 
abandona cualquier alusión a la tradición tardoantigua en 
cuanto a fórmulas epigráficas, manteniendo sólo partes de 
plegarias y epítetos usados habitualmente en tradiciones 
funerarias judías más reconocibles hoy en día.

Inscripción de Judá bar-Abon del cementerio de Zumbacón.  
Museo Arqueológico y Etnográfico de Córdoba. (CC BY 2.0)

La lápida de Meir de la Puerta del Osario en Córdoba

Un cipo funerario con inscripción hebrea de tres líneas, 
probablemente del siglo IX al X aparece empotrado en 
una pared y fue publicada por primera vez en 197740. Esta 
segunda pieza en la cercanía del Bab al-Yahud, en el barrio 
cordobés de San Miguel, indica la probable presencia de 
una necrópolis cercana a esta puerta con miembros de la 
comunidad judía. Esto implica que posiblemente usarían la 
puerta para las procesiones funerarias antes del entierro de 
sus miembros:

La transcripción de la lápida es:

מאיר בר נאי]ת?...]
תנוח נפשו ]בצרור]
החיים

Su lectura sería:

מאיר בר נאי]ת...?[/ תנוח נפשו ]בצרור[/ החיים.

Y la traducción:

Meir hijo de Nait… (¿?), que descanse su alma en los 
(ligamentos) de la vida.

En este caso, la lápida se dedica a un tal Meir bar Nai(t?). 
Si bien es más escueta, aparece una vez más la fórmula תנוח 
החיים בצרור   que descanse su alma en los ligamentos) נפשו 
de la vida), cosa que aparece en la inscripción de Yehuda 
bar-Avon.

Inscripción de Meir de la iglesia de San Miguel, 
Córdoba. Cortesía de Red de Juderías

40 Díaz Esteban, «Inscripción hebrea inédita en Córdoba», 309-15.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



38 URBS REGIA - Nº8 - 2024

La lápida del rabí Amicus de Lucena

La lápida del rabí Lactosus de Lucena

Otras inscripciones apuntan, una vez más, al uso sistemático 
del hebreo como lengua preferente para la epigrafía funeraria 
judía. En Lucena se hallaron dos inscripciones fechadas 
probablemente en el siglo X con caracteres, producción 
y fórmulas casi idénticas. La primera, dedicada a un רבי 
 presenta dos intentos de redacción: el ,(rabí Amicus) אמיקוש
primero, un anverso con cuatro líneas parece haber sido un 
texto que luego se abortó para repetirse en el reverso de la 
lápida, esta vez con siete líneas, mejor ejecutadas mediante 
surcos que definían el tamaño de las letras. La pieza fue 
hallada en la calle Santiago número 2 de Lucena, de tal 
forma que estaba fuera del contexto original41. 

La trascripción del anverso de la lápida es:

י אמיקוש ישן שלום
שכב בשלום
עד יבוא מנחם
ש͙

Reverso:

רבי͙ ͙א͙͙מיקוש
ישן בשלום ושכב
בשלום עד יבא מנ͙͙ח]ם]
משמיע שלום ב]ש[ער

שלם מבשר שלום
ויאמ]ר[ ל]ו[ משכב
בשלום

La lectura del anverso:

[רב[י אמיקוש ישן שלום/ שכב בשלום/3 עד יבוא מנחם/ ש...

La lectura del reverso:

מנח]ם[/  יבא  עד  בשלום  ושכב/3  בשלום  ישן  ͙א͙͙מיקוש,/   רבי͙ 
 משמיע שלום ב]ש[ער/ )ירו(של)י(ם, מבשר שלום./6 ויאמ]ר[
͙ל]ו[ משכב/ בשלום

La traducción del anverso: 

Rabí Amicus duerme paz, descanse en paz hasta que 
llegue el aliviador, paz (¿?)

La lectura de reverso: 

Rabí Amicus, que duerme en paz y descansa en 
paz hasta la llegada del aliviador (menahem, o “el 
que consuela”), que declara paz en las puertas de 
Jerusalén (escrito como shalem o “entero” y “paz”), 
anunciante de la paz, que le dirá que descanse en 
paz. 

La segunda lápida de Lucena, dedicada a un לקטושוש  רבי 
(rabí Lactosus) presenta una sola cara labrada con siete 
líneas en hebreo, letras y fórmulas idénticas a la inscripción 
de rabí Amicus, pero sin un texto abortado como en la 
anterior inscripción. La pieza de rabí Lactosus sí presenta 
un contexto arqueológico. Fue hallado en la tumba número 
239 durante las excavaciones de la supuesta necrópolis judía 

medieval de Lucena, excavada en 2007 cerca del cementerio 
de Ronda Sur42. La pieza se halló boca abajo dentro del 
relleno de la tumba, lo que indica que estamos ante una 
reutilización de una tumba anterior. Si bien pruebas de 
carbono 14 apuntan a una fecha de mediados del siglo XI, la 
reutilización de esta inscripción señala una fecha anterior, 
probablemente entre los siglos X y XI.

Reverso (izquierda) y anverso (derecha) de la inscripción de rabí Amicus. Museo Arqueológico y Etnográfico de Córdoba. (0290/001)

41 Cantera Burgos, «Lápida hebráica opistográfica de Lucena», 137-42.
42 Botella Ortega y Casanovas Miró, «El cementerio judío de Lucena (Córdoba)», 17, lám. 3.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



39URBS REGIA - Nº8 - 2024

Ambas inscripciones indican la adopción de fórmulas largas 
en hebreo, auténticas plegarias y afirmaciones salvíficas 
alusivas a la futura llegada del Mesías y la reconstrucción 
del templo de Jerusalén.

La transcripión es:

[ר͙[͙ב͙͙י͙ ͙ל]כ[טושוש יש]ן]
בש͙͙ל͙͙ו]ם מ͙[͙שכב בשלום
[ע[ד ]י[בא מנחם
משמ]י[ע שלום͙
בשער שלם ]מ[בש͙͙ר
שלום יאמרו ל]ו]
משכבו בשלום

La lectura es

]ע[] בשלום/3  )ו(משכב  בשלו]ם[,  יש]ן[/  ל]כ[טושוש,  ר[בי 
 ד יבא מנחם/ משמ]י[ע שלום/ בשער )ירו(של)י(ם, ]מ[בשר/6
.שלום. יאמרו ל]ו[/ משכבו בשלום

Y su traducción sería;

Rabí Lactosus, duerme en paz y descansa en paz 
hasta la llegada del aliviador que llama a la paz en las 
puertas de Jerusalén, anunciando la paz. Digamos 
(oremos) descanse en paz.

Inscripción de rabí Lactosus de Lucena, Museo Arqueológico y Etnográfico de Lucena, Córdoba43.

Este texto es casi idéntico al de la plegaria judía de la Aliya 
la-Keber, que se reza a la semana (siete días), un mes (treinta 
días) y un año del calendario hebreo desde el fallecimiento 
de los difuntos. En este caso, la plegaria es la de la visita 
a la tumba a los treinta días del fallecimiento, por lo que 
se asume que la colocación de la lápida se realizó en ese 

momento. Los textos también hacen referencia al título rav 
o rabino, ambos con nombres provenientes del latín. De 
hecho, los dos textos permiten vislumbrar cómo se traducía 
la fonética en latín al hebreo, usando la letra ש o shin para la 
letra s, mientras que la ו o vav para la u o la v.

43 Daniel Botella Ortega y Jordi Casanovas Miró, “el cementerio judío de Lucena (Córdoba)”, MEAH 58, p. 18

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



40 URBS REGIA - Nº8 - 2024

La lápida de Abraham, hijo de Deodatus, de Barcelona

La inscripción funeraria de Samuel hijo de Salomón, de Calatayud

Esto también ocurre en una inscripción dedicada a 
דאודטוש בר   Abraham bar Deodatus o Abraham) אברהם 
hijo de Deodatus), realizada sobre una piedra reutilizada 
proveniente de una construcción pública del siglo II en 
la antigua Barcino o Barcelona. Hallada en las cercanías 
del Montjuic, fue publicada por primera vez en 1880 y 
estudiada por varios autores desde entonces44. En este 
caso, nos encontramos con una persona que vivió fuera 
del dominio de la corte emiral o califal de Córdoba. En sus 
cinco líneas, la transcripción es:

לאוורח קבר
שלם
אברהם
בר דאודטוש
לטב ועד זכר

Su lectura es:

לאוורח קבר /של]ו[ם./ אברהם/3 בר דאודטוש/ לטב ועד זכר

La traducción sería:

Para el visitante de la tumba, paz (bienvenido). 
Abraham hijo de Deodatus, ¡recuérdalo para el bien 
y la eternidad!

La gramática falla en ciertos puntos, como el uso de dos vav 
 Sin embargo, por lo .(al visitante) לאורח para la palaba (וו)
general se detecta un dominio claro del hebreo, y una vez 
más la transcripción de un nombre en latín con el uso del 
.para el sufijo -us וש-

En una inscripción funeraria dedicado a שלמה בר   שמואל 
(Shmuel bar Shlomó o Samuel hijo de Salomón) aparecida 
en 1888 en Calatayud, se dan varias irregularidades 
gramaticales, aunque destacan otras fórmulas que plasman 
partes de plegarias que habrían sido periódicos para las 
comunidades judías hispanas altomedievales45.

La transcripción es:

הקבר ]?[ שמאל
בר שלמה תנוח
נפשו בצרור
החים עם ישני
חברון נפטר מן
העולם ש>נת< ר͙͙פ[?]
ואחד עשר ]לירח]
מרחש]ון]

La lectura es:

החים בצרור/  נפשו  תנוח/3  שלמה.  בר  שמ)ו(אל/  הקבר   זה 
ע˺י˹ם ישיני/ חברון)!( נפטר מן/6
.[העולם ש>נת< ]ת[ר''פ)?(/ ואחת עשר ]לירח[/ מרחש]ון

La traducción sería:  

Esta es la tumba de Shmoel bar Shlomó. ¡Que 
descanse su alma en los ligamentos de la vida y con 
aquellos que duermen en Hebrón! Dejó este mundo 
en el año 4680, el 11 del mes de Marḥẹsvan (14 de 
octubre de 919).

En la inscripción, aparece la mención del descanso del alma 
“en el ligamento de la vida”, como en otras inscripciones 
ya mencionadas, pero también חברון ישני   con los“) ע]י[ם 
que duermen en Hebrón”), seguido con la mención de la 
fecha del fallecimiento el 11 de Marhesvan del 4.680 de 
la creación, según el calendario hebreo. La mención de 

los “que duermen en Hebrón” es una alusión a un piyyut 
o himno poético llamado Shofet kol ha-Aretz (“El juez de 
toda la tierra”) cantado antes de la plegaria de selijá del 
día de Yom Kippur (día del perdón) entre las comunidades 
yemeníes y sefardíes hoy en día. También se canta en la 
plegaria de shajarit (al amanecer) durante la fiesta de Rosh 
ha-Shaná (año nuevo) y el día de Yom Kippur, ambos del 
mes de Tishrei (hacía septiembre-octubre), cercano a la 
fecha del fallecimiento de nuestro difunto.

El himno menciona los ancestros del pueblo de Israel 
enterrados en la Cueva de los Patriarcas de la ciudad de 
Hebrón, en Cisjordania. La mención de esta fórmula apunta 
a la existencia de una mayor relevancia dada a piyyutim o 
himnos poéticos y a lo que podemos reconocer como textos 
rabínicos llegados desde oriente, especialmente a partir del 
siglo IX.

45 Fita, «Lápidas hebreas de Calatayud», 15-20; Loeb, «Une inscription hébraïque de Calatayud», 279-275; Schwab, Rapport sur les inscriptions hébraïques 
de l’Espagne, 241-44; Cantera Burgos y Millás Vallicrosa, Inscripciones hebraicas en españa, 286.
46 Fita, “Lápidas hebreas de Calatayud”, Boletín de la Real Academia de la Historia 12.

Inscripción de Shmuel bar-Shlomo de Calatayud46.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



41URBS REGIA - Nº8 - 2024

La inscripción del ladrillo de Toledo 

Una última inscripción, esta vez hallada en lo que es hoy 
el barrio de Buenavista de Toledo en 1916, ofrece una 
ventana única para conocer un dialecto hispano presente 
en el hebreo altomedieval peninsular47. El ladrillo funerario, 
hoy en el Museo Sefardí de Toledo (número de inventario 
0002/001) presenta la siguiente transcripción:

ורחםיו יעתרהו וצתר קנפו
לקיצ הימם יהמהההו
ומנחל עדוניו ישקהו יצר
נשמת יצים קבד מנחת
ילב עליו ועל משקב
היו שלמ אמן אםן כמן

Su lectura es: 

הימ)י(ם לק˺ץ˹  ˺כ˹נפ)י(ו/  ב˺ס˹תר  י˺ס˹תירהו   ברח˺מ˹יו 
י˺ש˹ים נשמת)ו(  יצ)ו(ר/  ישקהו  עדניו  ומנחל   יהמי˺ד˹הו/3 
יה˺י˹)ה( משקב)ו(/6  ועל  עליו  יל˺ו˹ה  מנ)ו(חת)ו(/   ˺כ˹ב)ו(ד 
(?)של)ו(˺ם˹ אמן א˺מ˹ן ˺א˹מן

Su traducción sería:

En su misericordia, que esté oculto detrás del refugio 
secreto de sus alas, que reviva al final de los días, y 
que se hagan cortos en el estallido de las delicias. 
Recibid su alma que sea acompañada en su descanso 
digno, que haya paz en su lugar de descanso. ¡Amen, 
amen, amen!

La inscripción es especialmente difícil de leer, ya que, 
aunque escrito con letras hebreas, se redactó con múltiples 
errores ortográficos, entre éstos48: el uso de una mem final 
 o el reemplazo de una tzadik (מ) como mem común (ם)
final (ץ) por una común (צ), la desaparición de consonantes 
como ס (samej), la confusión entre la צ (sonido tz) con ס 
(sonido s), la remoción y añadido superfluo de la yud (י) 
de palabras como yamim (“mares”) y su añadido en la 
palabra ketz (“final”), la confusión entre la bet (ב) con la 
vav (ו) en palabras como ילב/ילוה (yelavé, “acompañará”) y 
 entre otros. Dos de esos  ,(”beseter, “ocultado) וצתר/בסתר
errores apuntan a variaciones fonéticas: la confusión entre 
el sonido tz del צ con la s, sugiriendo que esta letra tenía esta 
pronunciación y entre la b y la v entre ב y ו respectivamente.

Aspectos fonéticos aparte, sigue siendo un misterio por qué 
un ladrillo funerario como este, que debía ser leído por la 
comunidad, estaría lleno de esas variaciones ortográficas. 
Yahuda49 apunta a que los que encomendaron esta inscripción 
eran de bajo nivel económico, y por lo tanto contrataron 
un artesano que no conocía bien las normas escritas del 
hebreo, o que al menos tenía un nivel educativo limitado de 
un origen no judío. Eso es descartado por Cantera Burgos y 
Millás Vallicrosa50, puesto que el artesano conocía la fonética 
suficientemente para saber que una mem final tenía el mismo 
sonido que una mem común. Posiblemente era un artesano 
con un conocimiento básico de hebreo, pero no suficiente 
como para conocer las reglas ortográficas habituales.

Sin embargo, el encargo demuestra un conocimiento claro 
de la literatura religiosa judía disponible en época medieval. 
Aparece aquí una fórmula de la plegaria de la hashkavá, 
realizada durante el entierro del o de la difunto/a. Aunque 
los paralelos más cercanos se fechan en la necrópolis judía 
de Puente Castro en León51 (a partir del segundo cuarto del 
siglo XI) e inscripciones toledanas del siglo XIV52, elementos 
paleográficos como la forma de la פ (pei) que recuerdan la 
tipografía de la inscripción de Calatayud, vista antes. Cantera 
Burgos y Millás Vallicrosa apuntan a una fecha de entre finales 
del siglo X e inicios del XI, convirtiéndola en la inscripción 
hebrea más antigua de Toledo conocida de momento.

47 Sefardí (Toledo, Spain), López Alvarez, y Spain, Catálogo del Museo Sefardí, Toledo, 56-57.
48 Un desglose completo se puede encontrar en: Bar-Magen Numhauser, Hispanojewish archaeology, 275-76.
49 Yahuda, «Inscripción sepulcral hebraica en Toledo», 323.
50 Cantera Burgos y Millás Vallicrosa, Inscripciones hebraicas en españa, 40-44.
51 Carriedo Tejedo, «Los judíos en el Reino de León (1055-1230). Documentos y testimonios.», 21-23.
52 Cantera Burgos y Millás Vallicrosa, Inscripciones hebraicas en españa, párr. 23, 24.

Inscripción del ladrillo de Toledo., Museo Sefardí, Toledo. 
N.º de inventario: 0002/001, Foto Rebeca García Merino

Características de las inscripciones funerarias judías entre el VIII y el XI

En resumen, las inscripciones señaladas indican cambios 
en las prácticas epigráficas funerarias judías de distintos 
puntos de la geografía de la península ibérica:

1.	 Un uso dominante del hebreo a partir del siglo IX. No 
se halló ninguna inscripción en latín o griego como el 
caso de la inscripción de los rabinos emeritenses.

2.	 La presencia de nombres de origen latino (Amicus, 
Lactosus, Deodatus), a pesar de que ya están usándose 
nombres claramente hebreos, tanto de origen bíblico 

(Abrahám, Shmuel, Meir) como rabínico (Abon). Se 
asume que se mantienen prácticas onomásticas propias 
de la Antigüedad Tardía, indicando la existencia de 
una continuidad, más que una ruptura, en las familias 
judías durante la Alta Edad Media.

3.	 La aparición de fórmulas provenientes de un creciente 
corpus literario judío que van más allá que las bíblicas 
de época tardoantigua. Estos incluyen los piyyutim, 
plegarias como las del Aliya la-Keber, Shofet kol ha-
Aretz/Selijá, o la hashkabá.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



42 URBS REGIA - Nº8 - 2024

4.	 El completo abandono de la datación del fallecimiento 
acorde a calendarios clásicos, a favor del calendario 
judío o hebreo fechada desde la creación del mundo.

5.	 Las inscripciones se suelen ordenar por: nombre del 
difunto/a, textos de plegarias o fórmulas rituales, fecha.

Todos estos puntos indican cambios a favor de la influencia 
de lo que podríamos llamar un judaísmo rabínico, 
probablemente acompañando al desarrollo de los centros 
de estudio judaico en el Bagdad altomedieval.

CONCLUSIÓN

En la historia judía, el periodo altomedieval del VIII al 
XI, presenta múltiples problemas para su interpretación, 
en particular la ausencia de fuentes que describan su 
vida y los rituales de estas poblaciones. El motivo no es 
su escasa población, ya que, como minoría, tenían un 
estatus similar a la minoría cristiana que, sí tiene una 
mayor presencia en el registro arqueológico español y 
portugués. Más bien, se trata de una desaparición de la 
presencia judía en los registros arqueológicos debida a su 
adaptación a la vida material mayoritaria de influencia 
árabe-islámica durante la Edad Media, a la vez que la 
asunción, por parte de investigadores modernos, de que 
los judíos no dejaron restos arqueológicos diferentes a los 
de las comunidades étnico-religiosas dominantes de la 
Edad Media.

A pesar de ello, nos encontramos con fuertes indicios 
de unos cambios profundos que ocurren en las 
comunidades hispanojudías herederas de sus antepasados 
tardoantiguos, coincidentes con su integración dentro 
del sistema político y jurídico islámico: la rabinización 
como se detecta en los títulos utilizados en todas las 
inscripciones identificadas como judías de la época; la 
hebraización, coincidiendo con el abandono del uso del 
latín y griego como lenguas epigráficas, probablemente 
acompañando con la adopción del árabe o, más bien, el 
judeo-árabe como lengua de uso diario entre los judíos 
de Al-Andalus; finalmente, la sefardización, cosa muy 
difícil de detectar, puesto que se requiere la evidencia de 
una comunidad judía organizada y una divergencia de las 
influencias provenientes de Bagdad.

Esto último, sin embargo, podría ser el caso si se asumen 
los hallazgos mostrados aquí. La moneda con caracteres 
hebreos señala la permanencia de una comunidad judía 
que se perpetúa desde el siglo VII, cosa que se podría 
confirmar a partir de los nombres latinos de múltiples 
personajes con el título rabí hallados tanto en la Mérida 
del siglo VIII, como en las Lucena y Calatayud del siglo X. 
Además, encontramos plasmados en las inscripciones del 
siglo X normas para la transcripción dichos nombres del 
latín al hebreo. 

Estas normas encuentran tanto en una población de la marca 
inferior como Lucena como en una de la marca superior como 
Calatayud. Nos topamos con una comunidad judía organizada 
que mantiene redes de comunicación entre intelectuales 
implantados en varios centros urbanos de Al-Andalus. Aquel 
fenómeno se ve mejor con la adopción de himnos y plegarias 
funerarias transmitidas a los distintos puntos de la península 
ibérica, plasmados en la epigrafía de la época. 

Por último, la existencia de una fonética propia de un 
hebreo local, tanto en la inscripción del ladrillo de Toledo 
de inicios del siglo XI, como en la inscripción de Calatayud 
del siglo X, que habría sido leída por las élites judías 
locales, presentan variaciones ante las normas gramaticales 
establecidas por personajes como Sa'adia Gaón y la escuela 
de Tiberíades del siglo IX.

Estos hechos confirmarían lo que ya los historiadores 
conocen para la época posterior. Las fuentes pleno-
medievales, como la crónica del siglo XII de Abraham ibn 
Daud en su Historia de los cuatro cautivos del Sefer ha-Kabalá, 
señalan cómo Hasday ibn Shaprut, uno de los consejeros 
más cercanos al califa del siglo X, Abd al-Rahman III, 
logró fomentar la creación de escuelas de estudio religioso 
rabínico en Al-Andalus53. A su vez, impulsó la creación de 
una biblioteca en Córdoba y la traducción de obras clásicas 
como la traducción del códice de Pedanius Dioscorides sobre 
farmacología, así como la producción de sus propias obras 
poéticas en hebreo. Un personaje como Hasday ibn Shaprut 
habría llegado a una sociedad con una red intelectual judía 
local conocedora de las innovaciones provenientes de las 
escuelas religiosas orientales. Por ello, poco nos debería 
sorprender que, al salir de nuestra época altomedieval, 
detectemos una explosión cultural judía que sería la base 
de una cultura sefardí reconocible durante toda la baja edad 
media. Sin embargo, gracias a los estudios arqueológicos 
del patrimonio hispanojudío del primer milenio, podemos 
reconocer que esta cultura medieval se asienta sobre lo que 
sin duda sería un estrato cultural tardoantiguo anterior, 
cuyos remanentes se plasmaron en los restos materiales 
que nos dejaron en distintos yacimientos de la península 
ibérica.

53 Ibn-Daud, Sefer ha-Kaballah, 52.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



43URBS REGIA - Nº8 - 2024

BIBLIOGRAFÍA

Ashtor, Eliyahu. The Jews of Moslem Spain. 1st ed. Philadelphia: Jewish Publication Society, 1973.
Balaguer Prunes, Anna M. Las emisiones transicionales árabe-musulmanas de Hispania. Asociación Numismática 

Española, 1976.
Bar-Magen, Alexander. «Una supuesta moneda del siglo VIII con “caracteres hebreos” – Nuevos datos». OMNI, Journal 

of Numismatics 9 (2015): 196-211.
Bar-Magen, Alexander, y Boaz Zissu. «An Eighth-Century Gold Coin from the Iberian Peninsula with a Supposedly 

Hebrew Inscription». The Israel Numismatic Journal 19, n.o Studies in Honour of Dr. David Jeselsohn (2016): 76-105.
Bar-Magen Numhauser, Alexander. Hispanojewish archaeology: the Jews of Hispania in late antiquity and the early 

Middle Ages through their material remains. The brill reference library of Judaism 66/1. Leiden ; Boston: Brill, 2021.
Botella Ortega, Daniel, y Jordi Casanovas Miró. «El cementerio judío de Lucena (Córdoba)». Miscelánea de Estudios 

Árabes y Hebraicos 58 (2009): 3-25.
Caballero Zoreda, Luis, y Thilo Ulbert. La basilica paleocristiana de Casa Herrera en las cercanías de Mérida (Badajoz). 

Excavaciones arqueológicas en España, no. 89. Madrid: Ministerio de Educación y Ciencia, Dirección General del 
Patrimonio Artístico y Cultural, Comisión Nacional del Patrimonio Artístico, 1975.

Cantera Burgos, Francisco. «Inscripciones hebraicas de Toledo. Nuevo hallazgo epigráfico». Sefarad: Revista de Estudios 
Hebraicos y Sefardíes 4 (1944): 57-62 + lám. IV.

--- «Lápida hebráica opistográfica de Lucena». Sefarad: Revista de Estudios Hebraicos y Sefardíes 19, n.o 1 (1959): 137-42.
Cantera Burgos, Francisco, y José María Millás Vallicrosa. Las inscripciones hebraicas de España. Madrid: CSIC, 1956.
Carriedo Tejedo, Manuel. «Los judíos en el Reino de León (1055-1230). Documentos y testimonios.» En El mundo 

judío en la Península Ibérica: sociedad y economía, editado por Jorge Sánchez-Lafuente Pérez y José Luis Avelló Alvarez. 
Colección El legado de la historia. Cuenca: Alderabán, 2012.

Casanovas Miró, Jordi. Epigrafía hebrea. Madrid: Real Academia de la Historia, 2005.
Díaz Esteban, Fernando. «Inscripción hebrea inédita en Córdoba». Sefarad 37, n.o 1 (1976): 309-15.
Fita, Fidel. «Lápidas hebreas de Calatayud». Boletín de la Real Academia de la Historia 12 (1888): 15-20.
Gaspariño García, Sebastián. Historia de Al-Andalus según las Crónicas Medievales. Lorca: Fajardo el Bravo, 2007.
Hafiz Ibrahim, Tawfiq ibn. «Nuevos documentos sobre la conquista Omeya en Hispania». Zona Arqueológica - 711. 

Arqueología e historia entre dos mundos, 2011.
Herman, Geoffery. «Jewish and Persian Leadership Structures». En The Routledge handbook of Jews and Judaism in late 

antiquity, editado por Catherine Hezser, 401-13. Abingdon, Oxon ; New York, NY: Routledge, an imprint of the Taylor 
& Francis Group, an informa business, 2024.

Hiedra Rodríguez, Enrique. «Córdoba, 845 d.C.: la inscripción funeraria hebrea de Yehudah Bar Akon en el marco del 
corpus epigráfico hispanojudío». En Entre Oriente y Occidente. Textos y espacios medievales, editado por Manuel Marcos-
Aldón y Maurizio Massaiu, 165-78. Serie Abacus 3. Córdoba: UCOPress, Editorial Universidad de Córdoba, 2016.

Ibn-Daud, Avraham. Sefer ha-Kaballah. Traducido por Jaime Tarrida Bages. Granada: El defensor, 1922.
Kiperwasser, Reuven. «From Oral Discourse to Written Documents». En The Routledge handbook of Jews and Judaism 

in late antiquity, editado por Catherine Hezser, 401-13. Abingdon, Oxon ; New York, NY: Routledge, an imprint of the 
Taylor & Francis Group, an informa business, 2024.

Laham Cohen, Rodrigo, y Carolina Pecznik. «Iudaei et Iudaei baptizati en la ley de los visigodos». Anuario de la 
Escuela de Historia, 2016.

Larrea Castillo, Isabel, y Enrique Hiedra Rodríguez. «La lápida hebrea de época emiral del Zumbacón. Apuntes 
sobre arqueología funeraria judía en Córdoba». Anejos de anales de arqueología cordobesa 2 (2010 de 2009): 327-42.

Loeb, Isidore. «Une inscription hébraïque de Calatayud». Revue des études juives XVI (1888): 273-75.
Marín, Manuela. Individuo y sociedad en al-Andalus. Colecciones MAPFRE 1492 4. Madrid: Editorial MAPFRE, 1992.
Monroy, Michael G. «Religious Communities in Late Sassanian and Early Muslim Iraq». En Muslims and Others in Early 

Islamic Society, Robert Hoyland., 18:1-23. The Formation of the Classical Islamic World. Wiltshite: Ashgate Variorum, 2004.
Museo Sefardí (Toledo, Spain), Ana María López Alvarez, y Spain, eds. Catálogo del Museo Sefardí, Toledo. 1. ed. 

Madrid: Ministerio de Cultura, Dirección Gral. de Bellas Artes y Archivos, 1986.
Schwab, Moïse. Rapport sur les inscriptions hébraïques de l’Espagne. Nouvelles Archives des Missions Scientifiques et 

Littéraires Choix de Rapports et Instructions, XIV. Ministére de L’Instruction Publique et des Beaux-Arts, 1907.
Yahuda, Abraham S. «Inscripción sepulcral hebraica en Toledo». Boletín de la Real Academia de la Historia 70 (1917): 323-24.

El judaísmo hispano en el paso de la antigüedad a la Edad Media
ALEXANDER BAR-MAGUEN NUMHAUSER



90 URBS REGIA - Nº8 - 2024



                                                                             
 
                                                              
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                                                                                                                        

 
Registro Asociaciones de CLM Nº: 22166. Fecha: 17/11/08 
Registro Nacional de Asociaciones: Grupo: 1 / Sección: 1  / Nº. Nacional: 597800 / de 10 de junio 2011  
DIRECC.: Avda. de Portugal, s/n, C.C. Buenavista, Mod.II, 2ª planta, oficina 10.- 45005 Toledo (España) 

 00 34  699177639/  urbs.regia@telefonica.net /urbsregia.eu / https://www.facebook.com/urbsregia 
 

PROTECCIÓN DE DATOS: En cumplimiento de lo que dispone el artículo 5 de la Ley Orgánica 15/1999 de 13 de 
diciembre de Protección de Datos de Carácter Personal, se le informa que los datos personales que nos proporcione en 
este formulario se incorporarán al  fichero de la Asociación URBS REGIA, y serán tratados solamente con la finalidad de 

atender su solicitud, garantizándole la confidencialidad en el tratamiento de los mismos.  
 

D. /Dª. Empresa ________________________________________________  
  
D.N.I. o CIF nº_____________ profesión/actividad_____________________ 
  
domicilio_______________________________________________________ 
  
localidad____________________ provincia___________________________  
  
C.P. ____país________ teléfonos______ /________ e-mail ______________ 
 
Desea  inscribirse como socio de la Asociación Urbs Regia. 
 
Toledo, a _____________________ Firma           
 

 
DATOS BANCARIOS 

 
Domiciliación de la cuota anual de:     SOCIO: 50€ 

         SOCIO PROTECTOR: 100€        
 
 
Sr. Director del Banco/Caja:……………………….…Oficina………………………………………..  
 
C/………………………Nº………Población…….……… Provincia………C.P. 
 
Le ruego sirva abonar, con cargo a mi cuenta (Indicar número de cuenta con 20 dígitos y 
firmar autorización para el cobro por banco): 
 

_ _ _ _   _ _ _ _   _ _   _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ 
 

A favor de la Asociación cultural Urbs Regia la cuota anual, a la presentación del recibo de la 
cuota de socio. 
 
Atentamente,                                                     Firma 

  
 

(Fecha) __________ de _____________ de ________  
  
  
  
  
  

 
 

  

BOLETÍN de INSCRIPCIÓN 
  SI USTED DESEA HACERSE SOCIO, DEBE CUMPLIMENTAR EL: 
  

  

  
  

 

 

 



                                                                             
 
                                                              
 
 
 
 
 
 
 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                                                                                                                        

 
CIF.:   G 45746989.-   Reg. Asoc. de CLM Nº: 22166. Fecha: 17/11/08 - Reg. Nal .Asoc.: 597800 / de 10/06/11 

DIRECC.: Travesía de Colombia, 3, 2º-A- 45004 Toledo (España) 
 00 34 699177639/ urbs.regia@telefonica.net /urbsregia.eu / https://www.facebook.com/urbsregia 

 
PROTECCIÓN DE DATOS: En cumplimiento de lo que dispone el artículo 5 de la Ley Orgánica 15/1999 de 13 de diciembre 
de Protección de Datos de Carácter Personal, se le informa que los datos personales que nos proporcione en este formulario 
se incorporarán al fichero de la Asociación URBS REGIA, y serán tratados solamente con la finalidad de atender su solicitud, 

garantizándole la confidencialidad en el tratamiento de los mismos.  
 

INSTITUCIÓN ________________________________________________  
  
CIF nº_____________ actividad_________________________________ 
  
domicilio_______________________________________________________ 
  
localidad____________________ provincia___________________________  
  
C.P. ____país________ teléfonos______ /________ e-mail ______________ 
 
Se ha adherido a Asociación Urbs Regia, Orígenes de Europa. 
 
En ____________, a__________ Firma   autorizada        
 

DATOS BANCARIOS 
Domiciliación de la cuota anual de:    
  

• Ayuntamiento menos 10.000 habit., museos locales, monumentos, 
universidades y asociaciones……………………………………………………    250,00 €                 

• Ayuntamientos más de 10.000 habit., diputaciones,  
grandes museos y otras instituciones………………………………… 1.000,00 €             

• Instituciones supra departamentales y de carácter regional……  6.000,00 €           
 
Sr. Director del Banco/Caja:……………………….…Oficina………………………………………..  
 
C/………………………Nº………Población…….……… Provincia………C.P. 
 
Le ruego sirva abonar, con cargo a mi cuenta ((Indicar número de cuenta con 20 dígitos y 
firmar autorización para el cobro por banco): 
 

_ _ _ _   _ _ _ _   _ _   _ _ _ _ _ _ _ _ _ _ 
 

A favor de la Asociación cultural Urbs Regia, Orígenes de Europa, la cuota anual, a la 
presentación del recibo. 
 
Atentamente,                                                     Firma 

  
 

(Fecha) __________ de _____________ de ________  
  
  
  
  
  

 
 

 DOMICILIACIÓN COBRO CUOTA ANUAL COMO SOCIO INSTITUCIONAL DE 
URBS REGIA, ORÍGENES DE EUROPA 

 

 
  

  

  
  

 

 

 



SOCIOS INSTITUCIONALES

EMPRESAS

COLABORA



94 URBS REGIA - Nº8 - 2024

Nº8 - 2024


